Jurnal Pendidikan Agama dan Filsafat

Volume. 3, Nomor. 4 November 2025

e-ISSN :2962-0724; p-ISSN :2964-3627, Hal 26-38
DOI: https://doi.org/10.55606/sinarkasih.v3i4.592
Tersedia : https://jurnal.sttarastamarngabang.ac.id/index.php/sinarkasih

Integrasi Nilai-Nilai Moderasi Beragama dalam Kurikulum Mendasar

Imetrimawati 1", Efata Emanuel Gulo 2, Lifertin Zebua 3, Wita Serlina Waruwu *
4 Sekolah Tinggi Teologi Anugerah Misi Nias Barat, Indonesia
Email: imetrimawatitaf@gmail.com *, efataemanuel5@gmail.com 2, lifertinzebual2@gmail.com 2,
witaserlina@gmail.com *
*Penulis korespondensi : imetrimawatitaf@gmail.com

Abstract. Religious moderation represents one of the fundamental values in shaping a tolerant, inclusive, and
civilized national character. Integrating the values of religious moderation into the basic education curriculum
serves as a strategic effort to instill moderate religious attitudes from an early age. This article aims to analyze
the concept, urgency, and implementation of integrating religious moderation values within Indonesia’s basic
education curriculum. Using a qualitative-descriptive approach through literature review, this study finds that
the implementation of religious moderation can be realized through strengthening the Pancasila student profile,
promoting interfaith learning, and embedding the values of tolerance and justice across all subjects. The findings
indicate that a curriculum incorporating religious moderation not only develops students’ cognitive competencies
but also fosters a religious character that appreciates diversity. The study concludes that religious moderation in
the curriculum can significantly improve students' cognitive development, while simultaneously cultivating a
religious character that embodies the values of tolerance, justice, and social responsibility. Such integration is
vital to ensuring a peaceful and prosperous future for the nation.

Keywords: Basic Curriculum, Character Education, Cognitive Competence, Religious Moderation, Tolerance.

Abstrak. Moderasi beragama merupakan salah satu nilai fundamental dalam membentuk karakter bangsa yang
toleran, inklusif, dan berkeadaban. Integrasi nilai-nilai moderasi beragama dalam kurikulum mendasar menjadi
upaya strategis untuk menanamkan sikap keberagamaan yang moderat sejak dini. Artikel ini bertujuan untuk
menganalisis konsep, urgensi, serta implementasi integrasi nilai-nilai moderasi beragama dalam kurikulum
pendidikan dasar di Indonesia. Melalui pendekatan kualitatif-deskriptif dengan kajian literatur, penelitian ini
menemukan bahwa penerapan nilai moderasi beragama dapat dilakukan melalui penguatan profil pelajar
Pancasila, pembelajaran lintas agama, serta penanaman nilai toleransi dan keadilan dalam setiap mata pelajaran.
Hasil penelitian menunjukkan bahwa kurikulum yang mengintegrasikan moderasi beragama tidak hanya
membangun kompetensi kognitif siswa, tetapi juga membentuk karakter religius yang menghargai keberagaman.
Studi ini menyimpulkan bahwa moderasi agama dalam kurikulum dapat secara signifikan meningkatkan
perkembangan kognitif siswa, sekaligus menumbuhkan karakter religius yang mewujudkan nilai-nilai toleransi,
keadilan, dan tanggung jawab sosial. Integrasi semacam itu sangat penting untuk memastikan masa depan yang
damai dan sejahtera bagi bangsa.

Kata Kunci: Kompetensi Kognitif, Kurikulum Mendasar, Moderasi Beragama, Pendidikan Karakter, Toleransi.

1. PENDAHULUAN

Pendidikan dasar memegang peranan strategis dalam membangun fondasi karakter
serta membentuk cara pandang peserta didik terhadap kehidupan berbangsa dan beragama.
Pada jenjang ini, perkembangan nilai moral, sosial, dan spiritual anak mulai terbentuk dan
menjadi dasar bagi kepribadian mereka di masa depan. Dalam konteks masyarakat Indonesia
yang multikultural, penanaman nilai-nilai moderasi beragama sejak dini menjadi kebutuhan
yang sangat penting. Moderasi beragama tidak semata-mata dimaknai sebagai sikap berada di
tengah antara dua ekstrem, tetapi juga mencakup upaya menumbuhkan toleransi, menghargai

Naskah Masuk: 13 Oktober 2025; Revisi: 27 Oktober 2025; Diterima: 20 November 2025; Terbit: 30 November
2025


https://doi.org/10.55606/sinarkasih.v3i4.592
https://jurnal.sttarastamarngabang.ac.id/index.php/sinarkasih
mailto:imetrimawatitaf@gmail.com
mailto:efataemanuel5@gmail.com
mailto:lifertinzebua12@gmail.com
mailto:witaserlina@gmail.com
mailto:imetrimawatitaf@gmail.com

Integrasi Nilai-Nilai Moderasi Beragama dalam Kurikulum Mendasar

perbedaan, serta menjaga keseimbangan dalam menjalankan ajaran agama dan berinteraksi
dalam kehidupan sosial (Kementerian Agama Republik Indonesia, 2019).

Integrasi nilai-nilai moderasi beragama ke dalam kurikulum pendidikan dasar
diharapkan mampu membantu peserta didik memahami ajaran agamanya secara lebih
mendalam, tidak hanya pada tataran tekstual, tetapi juga dalam penerapannya secara
kontekstual di tengah kehidupan masyarakat yang plural (Azyumardi Azra, 2012). Pendekatan
ini sejalan dengan tujuan pendidikan nasional yang menekankan pengembangan potensi
peserta didik agar menjadi insan yang beriman dan bertakwa kepada Tuhan Yang Maha Esa,
berakhlak mulia, serta memiliki wawasan kebangsaan yang kuat (UU RI No. 20 Tahun 2003).

Dengan demikian, pendidikan dasar memiliki kontribusi penting dalam membentuk
generasi yang memiliki sikap beragama secara moderat, berpikir terbuka, serta mampu hidup

berdampingan secara harmonis di tengah keberagaman bangsa Indonesia.

2. KAJIAN TEORITIS

Moderasi dalam KBBI merupakan pengurangan kekerasan, penghindaran keestriman
(KBBI). Sedangkan moderasi dalam bahasa Ibrani modern kata moderasi adalah “metinut”.
Kata ini memiliki makna yang terkait dengan kesederhanaan, kehati-hatian, kelembutan dan
kesabaran. Dalam konteks Alkitabiah atau teks-teks keagamaan yang lebih tua seperti
perjanjian lama, penulisan moderasi ditulis dalam bahasa ibrani, sedangkan Perjanjian Baru
dalam bahasa Yunani yang disebut dengan “metriopgela” yang bermakna kesederhanaan atau
kewarasan, padanan untuk konsep moderasi diutarakan melalui berbagai kata dan frasa yang
menekankan pada prinsip-prinsip seperti keadilan dan keseimbangan serta jalan tengah. Secara
singkat, metinut adalah terjemahan langsung untuk moderasi dalam bahasa ibrani kontemporer,
sementara konsepnya dalam teks-teks kuno lebih bersifat prinsip hidup yang adil dan seimbang.

Moderasi merupakan pandangan atau sikap yang selalu berusaha mengambil posisi
tengah dari dua sikap berseberangan dan berlebihan sehingga salah satu dari kedua sikap yang
dimaksud tidak mendominasi dalam pikiran dan sikap seseorang (Sudarji, 2020).

Secara etimologis, kata moderasi berasal dari bahasa Latin yaitu moderatio yang berarti
“kesedangan” atau “cukup” dengan kata lain dimaksudkan dengan istilah “tidak berlebihan dan
tidak kekurangan”, dalam hal ini tertuju kepada penguasaan diri untuk menghindari diri dari
sikap yang sangat berlebihan dan sikap kekurangan. Sedangkan moderasi dalam konteks sosial
dan etika dipandang sebagai sikap yang mengutamakan keseimbangan dalam berinteraksi

dengan orang lain yang memiliki latar belakang yang berbeda, seperti agama atau etnis. Dalam

27 SINAR KASIH - VOLUME. 3, NOMOR. 4 November 2025



e-ISSN :2962-0724; p-ISSN :2964-3627, Hal 26-38

konteks sosial dan etika, moderasi mengarah kepada sikap yang humanis untuk mengayomi
semua lapisan sosial.

Beragama adalah memeluk atau menganut suatu agama, sedangkan agama itu sendiri
mengandung arti system, prinsip kepercayaan kepada Tuhan dengan ajaran kebaktian dan
kewajiban-kewajiban yang menyangkut dengan kepercayaan itu sendiri. Beragama dalam arti
lain menganut agama. Secara istilah beragama mengedepankan damai, kasih sayang, kapanpun
dimanapun dan kepada siapapun tanpa memandang latar belakang.

Moderasi beragama sebagaimana menurut Komaruddin Hiadayat muncul karena ada
dua kutub ekstrim, yakni ekstrim kanan dan ekstrim Kiri. Ekstrim kanan terlalu terpaku terpaku
pada teks dan cenderung mengabaikan konteks, sementara ekstrim Kiri cenderung mengabaikan
teks. Moderasi beragama berada ditengah-tengah dari kedua kutub ekstrim tersebut, yakni
menghargai teks tetapi memberikan ruang untuk memperhatikan konteks.

Moderasi beragama bukanlah konsep baru, melainkan bagian integral dari ajaran agama
dan budaya bangsa Indonesia. Secara konseptual, moderasi beragama menekankan
keseimbangan antara dua kutub ekstrem dalam beragama: liberalisme berlebihan dan
konservatisme sempit. Menurut Lukman Hakim Saifuddin (2020), moderasi beragama
mengandung empat indikator utama: komitmen kebangsaan, toleransi, anti kekerasan, dan
penerimaan terhadap tradisi lokal.

Dalam konteks pendidikan, integrasi nilai moderasi beragama berkaitan erat dengan
teori pendidikan karakter. Lickona (1991) menyatakan bahwa pendidikan karakter berfokus
pada pembentukan moral knowing, moral feeling, dan moral action. Melalui kurikulum yang
berorientasi pada nilai, peserta didik dapat menginternalisasi nilai-nilai moral dan religius yang

membentuk perilaku moderat.

3. METODE PENELITIAN

Penelitian ini menggunakan pendekatan kualitatif dengan jenis penelitian studi
kepustakaan (library research). Penelitian kualitatif merupakan suatu penelitian yang
temuannya tidak diperoleh melalui prosedur statistik atau bentuk perhitungan angka,
melainkan kata-kata (Muriana, Saenom, Felipus 2024:97). Penelitian kualitatif berakar pada
latar ilmiah sebagai keutuhan untuk mengadakan analisis data secara induktif, mengarahkan
sasaran penelitiannya pada usaha menemukan teori dan lebih mementingkan proses untuk
mendapatkan hasil penelitian yang diharapkan (Sheilla Susanti and Marthen Mau 2021:19).

Library research pengumpulan data dan informasi menggunakan sumber tertulis, yang



Integrasi Nilai-Nilai Moderasi Beragama dalam Kurikulum Mendasar

bertujuan untuk mendapatkan informasi atau data yang diperlukan author dari berbagai
sumber tertulis, yang relevan dengan topik masalah penelitian (Logius, Gianto, Saenom
2025:50)

Data penelitian diperoleh dari berbagai sumber tertulis, seperti buku akademik, artikel
jurnal ilmiah, regulasi pemerintah, serta dokumen kurikulum yang berkaitan dengan moderasi
beragama dan pendidikan dasar. Jadi, tujuan library research ialah untuk memperoleh data
yang dibutuhkan penulis dari berbagai sumber, yang antara lain melalui buku, artikel
jurnal, dan sumber lainnya yang korelasi langsung dengan pokok persoalan yang
dipaparkan penulis (Viter, Daniel Marciano Kapoh, Lukas Budi 2023:37). Teknik analisis data
dilakukan secara deskriptif-kualitatif melalui tahapan pengumpulan data, reduksi data,
penyajian data, dan penarikan kesimpulan. Pendekatan ini dipilih untuk memperoleh
pemahaman yang komprehensif dan mendalam mengenai konsep serta strategi integrasi nilai-

nilai moderasi beragama dalam konteks kurikulum pendidikan dasar di Indonesia.

4. HASIL DAN PEMBAHASAN
Konsep Moderasi Beragama

Moderasi beragama dapat dipahami sebagai cara pandang dan praktik beragama yang
menempatkan keseimbangan antara keteguhan dalam menjalankan ajaran agama dan sikap
menghormati keyakinan orang lain. Dalam konteks kehidupan berbangsa di Indonesia yang
plural, moderasi beragama memiliki peran strategis dalam menjaga persatuan dan
keharmonisan sosial di tengah keberagaman agama, suku, dan budaya (Muhammad Ali, 2020).
Konsep ini tidak dimaksudkan untuk melemahkan keyakinan beragama, melainkan
mengarahkan umat agar menjalankan ajaran agamanya secara adil, terbuka, dan tidak eksklusif.

Kementerian Agama Republik Indonesia memaknai moderasi beragama sebagai pola
pikir, sikap, dan perilaku beragama yang mengedepankan keseimbangan antara pemahaman
keagamaan secara tekstual dan kontekstual (Kemenag, 2019). Dengan demikian, individu yang
beragama secara moderat tetap berpegang teguh pada ajaran agamanya, namun pada saat yang
sama mengakui dan menghormati hak pihak lain untuk memiliki keyakinan yang berbeda.
Nilai-nilai utama yang terkandung dalam moderasi beragama meliputi komitmen kebangsaan,
sikap toleransi, penolakan terhadap kekerasan, serta penerimaan terhadap kearifan dan tradisi
lokal (Said Aqil Siradj, 2018).

Dalam dunia pendidikan, moderasi beragama berfungsi sebagai instrumen penting
dalam pembentukan karakter peserta didik yang religius sekaligus berwawasan kebangsaan.

Hal ini sejalan dengan tujuan pendidikan nasional yang menempatkan pendidikan sebagai

29 SINAR KASIH - VOLUME. 3, NOMOR. 4 November 2025



e-ISSN :2962-0724; p-ISSN :2964-3627, Hal 26-38

sarana untuk mencerdaskan kehidupan bangsa serta membentuk manusia yang beriman,
bertakwa, dan berakhlak mulia (UU RI No. 20 Tahun 2003). Oleh karena itu, moderasi
beragama tidak hanya relevan dalam ranah keagamaan, tetapi juga memiliki dimensi sosial,
budaya, dan pedagogis.

Integrasi Nilai-Nilai Moderasi Beragama dalam Kurikulum Pendidikan Dasar

Integrasi nilai-nilai moderasi beragama dalam kurikulum pendidikan dasar dapat
dimaknai sebagai upaya sistematis untuk menanamkan prinsip-prinsip moderasi ke dalam
seluruh proses pendidikan. Integrasi tersebut dapat dilakukan secara langsung melalui mata
pelajaran keagamaan dan Pendidikan Pancasila, serta secara tidak langsung melalui
pembiasaan sikap dan penguatan budaya sekolah (Ahmad Baso, 2021). Pendidikan dasar
merupakan fase krusial karena pada tahap ini peserta didik mulai mengenal perbedaan dan
belajar membangun empati sosial.

Implementasi integrasi nilai moderasi beragama dapat dilakukan melalui beberapa
pendekatan. Pertama, pendekatan kurikuler, yaitu dengan memasukkan nilai-nilai moderasi ke
dalam kompetensi inti, kompetensi dasar, serta capaian pembelajaran. Dalam mata pelajaran
Pendidikan Agama Islam, misalnya, peserta didik dikenalkan pada konsep ukhuwah insaniyah
sebagai bentuk persaudaraan universal dan pentingnya sikap saling menghormati antarumat
beragama (Nurul Huda, 2022).

Kedua, pendekatan pedagogis yang diwujudkan melalui penerapan metode
pembelajaran yang partisipatif, dialogis, dan reflektif. Guru dapat menerapkan pembelajaran
berbasis proyek atau studi kasus yang mendorong kerja sama dan interaksi antar peserta didik
dengan latar belakang yang beragam (Siti Rahmawati, 2021). Melalui proses ini, nilai toleransi
tidak hanya dipahami secara kognitif, tetapi juga diinternalisasi dalam perilaku sehari-hari.

Ketiga, pendekatan kultural yang berfokus pada pembentukan iklim dan budaya
sekolah yang inklusif. Kegiatan seperti upacara bendera, aksi sosial, serta peringatan hari besar
keagamaan dapat dimanfaatkan sebagai media untuk menumbuhkan sikap kebersamaan dan
saling menghargai (Lukman Hakim, 2021). Dengan demikian, moderasi beragama tidak
berhenti pada tataran konsep, melainkan menjadi bagian dari pengalaman hidup peserta didik.
Tantangan Historis Moderasi Beragama

Secara historis, Indonesia merupakan bangsa yang terbentuk dari keberagaman agama,
suku, bahasa, dan budaya yang tersebar di ribuan pulau. Kondisi ini menuntut adanya
kesadaran kolektif untuk hidup berdampingan, memahami perbedaan, serta membangun kerja

sama demi kepentingan bersama. Dalam konteks tersebut, spirit moderasi beragama menjadi



Integrasi Nilai-Nilai Moderasi Beragama dalam Kurikulum Mendasar

fondasi penting bagi terwujudnya kehidupan sosial yang damai dan harmonis. Kerja sama
antarpemeluk agama hanya dapat terbangun apabila dilandasi oleh sikap saling percaya dan
penghormatan terhadap perbedaan keyakinan.

Namun demikian, realitas sosial menunjukkan bahwa kesadaran kolektif mengenai
perdamaian yang substansial belum sepenuhnya terwujud. Mengacu pada pemikiran Johan
Galtung, kondisi masyarakat yang hanya terbebas dari konflik fisik atau kekerasan terbuka
masih berada pada tahap perdamaian negatif. Dalam situasi ini, ketegangan sosial, rasa takut,
pembatasan kebebasan, serta intimidasi masih dapat dirasakan oleh sebagian kelompok
masyarakat (Galtung, 1969).

Pada tahap perdamaian negatif tersebut, masyarakat belum sepenuhnya mencapai
kondisi koeksistensi yang ideal. Konsep convivencia, yang dikenal dalam sejarah Spanyol abad
pertengahan, menggambarkan suatu keadaan di mana kelompok masyarakat yang berbeda
agama dan budaya mampu hidup berdampingan secara harmonis dengan dukungan negara
yang menjalankan peran fungsionalnya secara seimbang. Pada masa itu, perbedaan agama tidak
menjadi penghalang bagi kerja sama sosial, intelektual, maupun ekonomi.

Istilah convivencia juga mengandung makna interaksi timbal balik yang kreatif antar
kelompok masyarakat. Tempat-tempat ibadah dari berbagai agama tidak jarang terlibat dalam
kegiatan bersama dan saling membantu. Tidak adanya sikap superioritas keagamaan maupun
intelektual memungkinkan berkembangnya kehidupan intelektual yang maju, karena para
cendekiawan dari latar belakang berbeda dapat bekerja sama tanpa tekanan identitas
keagamaan.

Keberhasilan koeksistensi tersebut tidak terlepas dari peran pemimpin yang memiliki
komitmen kuat terhadap perdamaian serta masyarakat yang aktif menjalankan kehidupan
beragama dan kewarganegaraan secara seimbang (Ali, 2008). Jika dilihat dari perspektif
fungsionalisme struktural, setiap unsur masyarakat pada masa itu mampu menjalankan fungsi
sosialnya secara optimal dan saling mendukung satu sama lain (Parsons, 1987).

Praktik moderasi beragama dan multikulturalisme yang dapat dijadikan contoh baik
(best practice) antara lain ditunjukkan dalam konteks kehidupan sosial-keagamaan di
Azerbaijan. Berdasarkan penelitian kualitatif yang dilakukan oleh Moch Riza Fahmi, negara
tersebut memperlihatkan peran negara yang kuat dalam menjamin dan melindungi hak-hak
warga negara, termasuk kebebasan beragama, berekspresi budaya, penggunaan bahasa, serta
perlindungan terhadap kelompok minoritas. Kondisi ini tercermin dari minimnya konflik
keagamaan, baik antara kelompok Sunni dan Syiah maupun antara pemeluk agama yang

berbeda seperti Kristen, Yahudi, dan Zoroaster, yang semuanya dapat hidup berdampingan

31 SINAR KASIH - VOLUME. 3, NOMOR. 4 November 2025



e-ISSN :2962-0724; p-ISSN :2964-3627, Hal 26-38

secara damai. Fahmi menilai bahwa keragaman sosial-keagamaan Azerbaijan memiliki
kemiripan dengan kondisi Indonesia, sehingga praktik moderasi beragama dan
multikulturalisme yang diterapkan di negara tersebut berpotensi menjadi referensi bagi
Indonesia. Namun demikian, penerapan model serupa di Indonesia menghadapi tantangan yang
tidak sederhana.

Salah satu tantangan utama adalah masih rendahnya tingkat kepercayaan masyarakat
terhadap peran fungsional negara dalam mengelola kehidupan keagamaan. Kementerian
Agama, misalnya, kerap dipersepsikan sebagai institusi yang sarat kepentingan politik
sehingga dinilai belum sepenuhnya mampu berperan sebagai mediator dan penggerak
kerukunan antarumat beragama. Alih-alih menjadi pengayom seluruh pemeluk agama,
lembaga ini sering kali dianggap lebih berfungsi sebagai instrumen kekuasaan. Pengalaman
pada masa Orde Baru menunjukkan bahwa pengakuan negara terhadap agama bersifat terbatas,
dan peran Kementerian Agama saat itu cenderung menjadi legitimasi kebijakan rezim.
Akibatnya, konflik antarumat beragama tidak dapat diselesaikan secara efektif dan
berkelanjutan (Ali, 2008).

Persoalan tersebut juga tercermin dalam isu-isu sensitif seperti perkawinan beda agama.
Danu Aris Setyanto menyoroti bahwa ketidakhadiran regulasi yang tegas dan jelas dari negara
justru memperpanjang polemik di tengah masyarakat. Dalam konteks ini, negara dituntut untuk
hadir secara berani melalui kebijakan yang adil dan transparan agar persoalan keagamaan tidak
terus menjadi sumber konflik sosial.

Apabila moderasi beragama hanya diposisikan sebagai alat politik yang berfungsi untuk
mengawasi dan mengontrol masyarakat—sebagaimana konsep panopticon yang dikemukakan
olen Foucault—maka cita-cita mewujudkan perdamaian positif akan sulit tercapai dan
berpotensi hanya menjadi wacana utopis. Tantangan dalam membumikan moderasi beragama
pada masa Kkini jauh lebih kompleks dibandingkan persoalan-persoalan keagamaan pada masa
sebelumnya.

Pasca runtuhnya rezim Orde Baru pada tahun 1998, Indonesia memasuki era reformasi
yang membawa perubahan besar dalam struktur sosial, politik, ekonomi, dan kehidupan
keagamaan. Terbukanya ruang demokrasi memberikan peluang bagi berbagai kelompok
keagamaan untuk mengekspresikan ideologi dan kepentingannya secara lebih bebas. Namun,
kondisi ini juga dimanfaatkan oleh kelompok-kelompok keagamaan ekstrem untuk
memperluas pengaruhnya. Mereka berkembang seiring dengan masuknya ideologi-ideologi

keagamaan transnasional dan membentuk jaringan baru di tingkat lokal, termasuk melalui



Integrasi Nilai-Nilai Moderasi Beragama dalam Kurikulum Mendasar

pendirian lembaga pendidikan, media, serta kegiatan sosial yang sarat muatan ideologis
(Hasan, 2006).

Dalam menghadapi perkembangan tersebut, negara perlu memberikan dukungan
terhadap komunitas-komunitas lintas iman yang berperan penting dalam membangun dialog
antarumat beragama. Penelitian Miftadin dan Lilam Kadarin Nuriyanto menunjukkan bahwa
komunitas lintas iman memiliki kontribusi signifikan dalam menumbuhkan sikap inklusif dan
pluralis di tengah masyarakat. Salah satu contoh adalah komunitas perempuan lintas iman
Purwakanthi di Sukoharjo, yang aktif mempromosikan toleransi, memperkuat dialog
antaragama, serta mengadvokasi isu-isu kemanusiaan dan keagamaan. Komunitas ini
mengembangkan pendekatan teologi transformatif yang memandang keimanan sebagai bagian
integral dari etika sosial dan praktik keberagamaan sehari-hari.

Pendekatan teologis tersebut selaras dengan gagasan “Tauhid Kedamaian” yang
menekankan pentingnya menampilkan ekspresi keberagamaan yang ramah dan inklusif
terhadap pemeluk agama lain. Namun demikian, upaya memperkuat moderasi beragama tetap
menghadapi tantangan besar, terutama karena masifnya pergerakan kelompok keagamaan
ekstrem di ruang publik. Jika tidak diimbangi secara serius, kondisi ini berpotensi mengubah
pola keberagamaan masyarakat Indonesia yang sebelumnya inklusif menjadi lebih eksklusif.

Laporan Setara Institute tahun 2022 menunjukkan adanya peningkatan pelanggaran
kebebasan beragama dan berkeyakinan (KBB) di Indonesia. Tercatat 175 peristiwa dengan 333
tindakan pelanggaran, meningkat dibandingkan tahun sebelumnya. Pelanggaran tersebut
banyak melibatkan aparatur negara, termasuk pemerintah daerah, kepolisian, serta institusi
pendidikan negeri (Silvia, 2023). Jenis pelanggaran yang paling dominan berkaitan dengan
penolakan dan perusakan rumah ibadah, yang dalam rentang 2007-2022 mencapai ratusan
kasus (Ismail, 2022).

Fenomena ini tidak terlepas dari keterlibatan generasi muda yang terpapar paham
ekstrem melalui berbagai saluran. Proses radikalisasi tersebut tidak terjadi secara tiba-tiba,
melainkan melalui infiltrasi ideologi yang sistematis (Qodir, 2018; Sirry, 2023). Laporan
penelitian LIPI pada tahun 2016 mengungkap bahwa kelompok-kelompok keagamaan ekstrem
telah menyasar lingkungan perguruan tinggi dengan merekrut mahasiswa melalui kegiatan
keagamaan informal. Temuan ini diperkuat oleh survei Alvara Research Center yang
menunjukkan meningkatnya kecenderungan sikap intoleran dan radikal di kalangan mahasiswa
(Prima, 2016; Tribunnews.com, 2017).

33 SINAR KASIH - VOLUME. 3, NOMOR. 4 November 2025



e-ISSN :2962-0724; p-ISSN :2964-3627, Hal 26-38

Kemudian, berita tak kalah mengejutkan Ketika Badan Nasional Penanggulangan
Terorisme merilis temuan mereka pada tahun 2018 tentang tujuh perguruan tinggi negeri
terkemuka yang tersusupi paham dari kelompok-kelompok keagamaan ekstrem.

Bahkan, terdapat sejumlah besar mahasiswa/i yang simpatik dengan ideologi dan
gerakan yang diusung kelompok-kelompok keagamaan ekstrem ini (Lebih lanjut baca Alius,
2019).

Semua hasil temuan di atas merupakan indikasi kuat bahwa ancaman radikalisasi pada
kalangan generasi muda adalah nyata dan sudah sangat mengkhawatirkan. Malahan, banyak
hasil penelitian menunjukkan irisan antara tindakan radikalisme dan bahkan terorisme dengan
mereka yang terpapar paham kelompok-kelompok keagamaan ekstrem ini (Borum, 2003;
Precht, 2007; Wiktorowick, 2005; Wiktorowicz, 2004).

Untuk itu, tantangan berikutnya ialah bagaimana program-program penguatan moderasi
beragama bisa masif diberikan kepada kaum muda dengan memanfaatkan media-media baru
sebagai sumber belajar. Sulit dimungkiri bagaimana kaum muda pada hari ini adalah mereka
yang digolongkan generasi digital native, yang belajar dari sumber-sumber demikian (Prensky,
2001), termasuk dalam soal agama (Hasan, 2018). Konteks inilah yang diulas oleh Acmad
Faesol dalam tulisannya di buku ini. Menurutnya, penguatan moderasi beragama selayaknya
bisa menyasar pemanfaatan media-media baru (terutama media sosial) jika ingin berdampak
besar pada kaum muda.

Berbagi pandangan yang sama dengan Faesol, yaitu Martinus Danang Pamungkas,
Nuarisa Effrata, dan Winda Rita Dewi Lumbangaol menyampaikan bahwa dalam hal ini
keterlibatan influencer yang mendiseminasikan konten-konten moderasi beragama di ruang
digital sangatlah penting. Bahkan, menurut Ali Mursyid Azisi, sebagaimana tulisannya di buku
ini, dialog lintas iman sebagai wujud dari moderasi beragama sangat bisa memanfaatkan ruang
digital ini.

Tantangan dalam Implementasi Dalam Dunia Pendidikan

Meskipun urgensi moderasi beragama telah banyak diakui, implementasinya di tingkat
pendidikan dasar masih menghadapi berbagai tantangan. Pertama, masih terdapat guru yang
memiliki pemahaman terbatas mengenai konsep moderasi beragama secara komprehensif (Siti
Rahmawati, 2021). Akibatnya, nilai-nilai moderasi belum sepenuhnya diintegrasikan dalam
perencanaan dan pelaksanaan pembelajaran.

Kedua, faktor lingkungan sosial yang homogen sering kali membuat peserta didik

kurang memiliki pengalaman langsung berinteraksi dengan perbedaan. Dalam situasi seperti



Integrasi Nilai-Nilai Moderasi Beragama dalam Kurikulum Mendasar

ini, sekolah memiliki tanggung jawab besar untuk menciptakan ruang belajar yang
memperkenalkan realitas keberagaman secara positif (Azyumardi Azra, 2012).

Ketiga, belum semua sekolah memiliki dukungan kebijakan dan sumber belajar yang
memadai untuk mengimplementasikan pendidikan moderasi beragama (Fathurrahman, 2021).
Oleh karena itu, pemerintah dan lembaga pendidikan perlu memperkuat sinergi dalam
menyediakan panduan, pelatihan, serta bahan ajar yang relevan bagi guru dan sekolah dasar.
Strategi Penguatan Integrasi Nilai-Nilai Moderasi Beragama

Agar integrasi nilai-nilai moderasi beragama dalam kurikulum dasar dapat berjalan
efektif, diperlukan beberapa strategi penguatan. Pertama, penguatan kapasitas guru melalui
pelatihan berkelanjutan mengenai moderasi beragama dan pendidikan multikultural (Winarno,
2019). Guru adalah agen utama dalam membumikan nilai moderasi melalui praktik
pembelajaran yang inspiratif dan humanis. Kedua, pengembangan bahan ajar kontekstual yang
mencerminkan nilai-nilai toleransi, kebersamaan, dan perdamaian. Bahan ajar tersebut
hendaknya disusun dengan mempertimbangkan kearifan lokal agar lebih dekat dengan
kehidupan siswa (Kemendikbudristek, 2022).

Ketiga, keterlibatan keluarga dan masyarakat dalam mendukung praktik moderasi
beragama di lingkungan sekolah. Pendidikan moderasi tidak akan berhasil tanpa dukungan
lingkungan sosial yang sejalan dengan nilai-nilai inklusif dan saling menghormati
(Syamsuddin, 2022). Disisi lain, beragam upaya yang bisa dijadikan alternative dalam
mensosialisasikan moderasi beragama dapat dilakukan melalui beberapa media, yaitu:

1. Melalui Lembaga Pendidikan Formal

Penguatan moderasi beragama di lembaga pendidikan khusunya lembaga pendidikan
formal dikenal dengan sebutan pendidikan moderasi beragama. Satu kesalahan fatal apabila
memungkiri bahwa salah satu tempat strategis menumbuhkan sikap moderasi beragama adalah
lembaga pendidikan formal karena akan langsung menyentuh jiwa generasi-generasi penerus
bangsa.

Pendidikan moderasi beragama dalam istilahnya diartikan sebagai proses melakukan
development kepada anak-anak bangsa agar mampu memahami, menghayati dan
mengamalkan sikap moderasi beragama demi terwujudnya masyarakat yang rukun dan
harmonis (Albana, 2023).

Pendidikan moderasi beragama di lembaga pendidikan formal dapat diformulasikan
guru dalam proses belajar mengajar. Tenaga pendidik dapat memasukkan pendidikan moderasi

beragama melalui metode pembelajaran seperti diskusi, kerja kelompok, dan studi tour.

35 SINAR KASIH - VOLUME. 3, NOMOR. 4 November 2025



e-ISSN :2962-0724; p-ISSN :2964-3627, Hal 26-38

Dengan penerapan strategi tersebut, diharapkan pendidikan dasar mampu melahirkan
generasi yang tidak hanya cerdas secara intelektual, tetapi juga bijak dalam beragama dan
berinteraksi sosial.

2. Melalui lingkungan Keluarga

Keluarga merupakan lingkungan Pendidikan pertama dan utama bagi anak. Nilai-nilai
moderasi beragama sangat efektif ditanamkan sejak melalui pola asuh, keteladanan, serta
komunikasi yang baik dalam keluarga. Orang tua memiliki peranan strategis dala menanaman
sikap toleransi, saling menghormati perbedaan, serta menghindarkan anak dari sikap fanatisme
sempit dalam beragama. Penanaman moderasi beragama dilingkungan keluarga dapat
dilakukan melalui pembiasaan sikap saling menghargai, diskusi terbuka mengenai perbedaan
keyakinan, serta memberikan pemahaman bahwa keberagaman merupakan realitas social yang
harus disikapi dengan bijaksana. Dengan dukungan keluarga yang harmonis, anak akan tumbuh
menjadi pribadi yang moderat, terbuka, dan memiliki sikap empati terhadap sesama.

3. Melalui lingkungan Masyarakat

Masyarakat memiliki peranan penting dalam mendukung keberhasilan internalisasi nilai-
nilai moderasi Bergama. Lingkungan social yang inklusif dan harmonis dapat menjadi ruang
praktik nyata bagi individu dalam menerapkan sikap moderasi beragama dalam kehidupan
sehari-hari. Upaya sosiaisasi moderasi beragama dimasyarakat dapat melaui kegiatan
keagamaan Bersama, dialog lintas agama, kerja bakti, serta kegiatan social yang melibatkan
berbagai latar belakang kepercayaan. Dengan adanya nteraksi yang intens dan positif,
masyarakat dapat membangun kesadaran kolektif akan pentingnya menjaga kerukunan dan
persatuan dalam keberagaman.
4. Melalui Media Massa dan Media Digital

Media massa dan media digital memiliki pengaruh yang besar dalam membentuk pola

piker dan sikap masyarakat, khusunya generasi muda. Oleh karena itu, media dapat
dimanfaatkan sebagai sarana strategis untuk menyebarkan nilai-nilai moderasi beragama
secara luas dan berkelanjutan. Konten edukatif seperti artikel, video, podcast, dan kampanye
digital yang mengangkat pesan toleransi, perdamaian, dan keberagaman dapat membantu
menangkal narasi ekstremisme dan intoleransi. Pemanfaatan media secara bijak diharapkan
mampu memnbangun kesadaran public tentang pentingnya sikap moderasi beragama dalam

kehidupan berbangsa dan bernegara.



Integrasi Nilai-Nilai Moderasi Beragama dalam Kurikulum Mendasar

5. KESIMPULAN

Moderasi beragama merupakan konsep yang memiliki nilai luhur dan sangat penting
diterapkan di tengah kemajemukan bangsa Indonesia. Perbedaan yang ada di Indonesia
sejatinya adalah sebuah karunia dan anugerah yang perlu dijaga dengan rukun satu sama lain.
Dalam lembaga pendidikan, moderasi beragama sebagai perisai penangkal paham intoleransi
dan radikalisme yang masuk dan menyusup tanpa disadari. Baik pemerintah maupun guru
memiliki peran yang penting untuk mendukung terlaksananya moderasi beragama di Indonesia.
Peran penting guru sebagai pendidik adalah untuk membentuk akhlak mulia, menanamkan

nilai-nilai moderasi beragama supaya terjadi kerukunan antar umat.

DAFTAR REFERENSI

Ahmad Baso (2021). Pendidikan Multikultural dan Moderasi Beragama, Bandung: Alfabeta,
him. 77.

Ali, M. (2008). Teologi Pluralis-Multikultural: Menghargai kemajemukan menjalin
kebersamaan. Kompas.

Alius, S. (2019). Pemahaman membawa bencana: Bunga rampai penanggulangan terorisme.
Gramedia Pustaka Utama.

Aspinall, E. (1999). Opposition and elite conflict in the fall of Soeharto. Dalam G. Forrester &
RJ. May (Ed.), The fall of Soeharto. Select Books.

Azyumardi Azra (2012). Pendidikan Islam: Tradisi dan Modernisasi Menuju Milenium Baru,
Jakarta: Logos Wacana llmu, him. 51.

Azyumardi Azra, Pendidikan Islam: Tradisi dan Moderniasasi Menuju Milenium Baru,
Jakarta: Logos Wacana lImu.

Borum, R. (2003). Understanding the Terrorist Mindset. FBI Law Enforcement Bulletin,
72(7), 7-10. https://www.ojp.gov/pdffilesl/nij/grants/201462.pdf

Fathurrahman (2021). "Tantangan Pendidikan Moderasi Beragama di Sekolah Dasar,” Jurnal
Al-Fikr, Vol. 9, No. 1: 71-85.

Kementerian Agama Republik Indonesia (2017). Moderasi Beragama, Jakarta: Badan Litbang
dan Diklat Kemenag RI.

Kementerian Agama Republik Indonesia (2019). Moderasi Beragama. Jakarta: Badan Litbang
dan Diklat Kemenag RI, him. 15.

Kementerian Pendidikan, Kebudayaan, Riset, dan Teknologi. (2022) Panduan Penguatan

Profil Pelajar Pancasila dan Moderasi Beragama di Sekolah Dasar, Jakarta:
Kemendikbudristek, him. 33.

37 SINAR KASIH - VOLUME. 3, NOMOR. 4 November 2025


https://www.ojp.gov/pdffiles1/nij/grants/201462.pdf

e-ISSN :2962-0724; p-ISSN :2964-3627, Hal 26-38

Logius, Gianto, Saenom, dan Marthen Mau. 2025. "StrategiGuru Pendidikan Agama Kristen
Dalam Meningkatkan Minat Belajar Peserta Didik." Sinar Kasih(Jurnal Pendidikan
Agama Dan Filsafat) 3(1). doi: https://doi.org/10.55606/sinarkasih.v3il.556.
https://doi.org/10.55606/sinarkasih.v3i1.566

Lukman Hakim (2021). "Implementasi Nilai Moderasi dalam Kurikulum Sekolah," Jurnal
Pendidikan Islam, Vol. 10, No. 1: 44-57. https://doi.org/10.56916/ejip.v1i4.188

Muhammad Ali (2020). Moderasi Beragama dan Tantangannya di Era Globalisasi.
Yogyakarta: UIN Sunan Kalijaga Press, him. 23.

Muriana, Saenom, Felipus, Marthen Mau. 2024. "Pentingnya Pendampingan Orangtua Dalam
Meningkatkan Motivasi Belajar Dari Rumah Di Masa Pandemi Covid-19 Untuk Anak
Usia 10-12 Tahun Di Dusun Sentagi." Jurnal Coram Mundo: Teologi & Pendidikan
Agama  Kristen  6(1). doi:  https://doi.org/10.55606/corammundo.v6il.287.
https://doi.org/10.55606/corammundo.v6il1.287

Nurul Huda (2022). Integrasi Nilai Moderasi dalam Pembelajaran di Sekolah Dasar, Jurnal
Pendidikan Karakter, VVol. 12, No. 2:155-168.

Said Aqil Siradj (2018). Islam Sumber Inspirasi Budaya Nusantara untuk Dunia, Jakarta: LP
Ma'arif PBNU, him. 62.

Sheilla Susanti, and Marthen Mau. 2021. "PERANAN GURU PENDIDIKAN AGAMA
KRISTEN DALAM MENGATASI PERNIKAHAN DINI PESERTA DIDIK DI
SEKOLAH MENENGAH PERTAMA KRISTEN SETIA BAKTI EMPAONG." Coram
Mundo: Jurnal Teologi Dan Pendidikan Agama Kristen 3(1):15-20. doi:
10.55606/corammundo.v3il.15. https://doi.org/10.55606/corammundo.v3il.15

Siti Rahmawati (2021). Praktik Moderasi Beragama di Sekolah Dasar: Pendekatan
Kontekstual, Malang: UMM Press, him. 91.

Sudarji (2020) Moderasi Islam. Untuk Peradaban dan Kemanusiaan, Edukasi: Jurnal
Pendidikan ~ dan  Pembelajaran, Volume 1 Issue 1, him. 97
https://doi.org/10.62775/edukasia.v1il.11

Syamsuddin (2022). "Peran Keluarga dalam Pendidikan Moderasi Beragama," Jurnal Tarbawi,
Vol. 11, No. 2: 112-125.

Undang-Undang Republik Indonesia Nomor 20 Tahun 2003 Tentang Sistem Pendidikan
Nasional, Pasal 3.

Undang-Undang Republik Indonesia Nomor 20 Tahun 2003 tentang Sistem Pendidikan
Nasional, Pasal 3.

Viter, Daniel Marciano Kapoh, Lukas Budi, Marthen Mau. 2023. "Pentingnya Peranan Guru
Pendidikan Agama Kristen Meningkatkan Minat Membaca Alkitab Bagi Peserta Didik
Kelas VII Di SMP Negeri 1 Teriak Kabupaten Bengkayang." Jurnal DIKMAS Arastamar
Ngabang 5(2). doi: https://doi.org/10.55606/dikmas.v5i2.286.
https://doi.org/10.55606/dikmas.v5i2.286



https://doi.org/10.55606/sinarkasih.v3i1.556
https://doi.org/10.55606/sinarkasih.v3i1.566
https://doi.org/10.56916/ejip.v1i4.188
https://doi.org/10.55606/corammundo.v6i1.287
https://doi.org/10.55606/corammundo.v6i1.287
https://doi.org/10.55606/corammundo.v3i1.15
https://doi.org/10.62775/edukasia.v1i1.11
https://doi.org/10.55606/dikmas.v5i2.286
https://doi.org/10.55606/dikmas.v5i2.286

Integrasi Nilai-Nilai Moderasi Beragama dalam Kurikulum Mendasar

Winarno (2019). Pendidikan Nilai dan Karakter di Sekolah Dasar, Jakarta: Rajawali Pers, him.
108.

39 SINAR KASIH - VOLUME. 3, NOMOR. 4 November 2025



