
 
Jurnal Pendidikan Agama dan Filsafat 

    Volume. 3, Nomor. 4 November 2025 
e-ISSN :2962-0724; p-ISSN :2964-3627, Hal 26-38 

DOI: https://doi.org/10.55606/sinarkasih.v3i4.592   
Tersedia : https://jurnal.sttarastamarngabang.ac.id/index.php/sinarkasih  

 

Naskah Masuk: 13 Oktober 2025; Revisi: 27 Oktober 2025; Diterima: 20 November 2025; Terbit: 30 November 

2025 

Integrasi Nilai-Nilai Moderasi Beragama dalam Kurikulum Mendasar 

 

 
Imetrimawati 1*, Efata Emanuel Gulo 2, Lifertin Zebua 3, Wita Serlina Waruwu 4 

1-4 Sekolah Tinggi Teologi Anugerah Misi Nias Barat, Indonesia 
Email: imetrimawatitaf@gmail.com 1, efataemanuel5@gmail.com 2, lifertinzebua12@gmail.com 3, 

witaserlina@gmail.com 4 

*Penulis korespondensi : imetrimawatitaf@gmail.com 

 

Abstract. Religious moderation represents one of the fundamental values in shaping a tolerant, inclusive, and 

civilized national character. Integrating the values of religious moderation into the basic education curriculum 

serves as a strategic effort to instill moderate religious attitudes from an early age. This article aims to analyze 

the concept, urgency, and implementation of integrating religious moderation values within Indonesia’s basic 

education curriculum. Using a qualitative-descriptive approach through literature review, this study finds that 

the implementation of religious moderation can be realized through strengthening the Pancasila student profile, 

promoting interfaith learning, and embedding the values of tolerance and justice across all subjects. The findings 

indicate that a curriculum incorporating religious moderation not only develops students’ cognitive competencies 

but also fosters a religious character that appreciates diversity. The study concludes that religious moderation in 

the curriculum can significantly improve students' cognitive development, while simultaneously cultivating a 

religious character that embodies the values of tolerance, justice, and social responsibility. Such integration is 

vital to ensuring a peaceful and prosperous future for the nation. 

 

Keywords: Basic Curriculum, Character Education, Cognitive Competence, Religious Moderation, Tolerance. 

 

Abstrak. Moderasi beragama merupakan salah satu nilai fundamental dalam membentuk karakter bangsa yang 

toleran, inklusif, dan berkeadaban. Integrasi nilai-nilai moderasi beragama dalam kurikulum mendasar menjadi 

upaya strategis untuk menanamkan sikap keberagamaan yang moderat sejak dini. Artikel ini bertujuan untuk 

menganalisis konsep, urgensi, serta implementasi integrasi nilai-nilai moderasi beragama dalam kurikulum 

pendidikan dasar di Indonesia. Melalui pendekatan kualitatif-deskriptif dengan kajian literatur, penelitian ini 

menemukan bahwa penerapan nilai moderasi beragama dapat dilakukan melalui penguatan profil pelajar 

Pancasila, pembelajaran lintas agama, serta penanaman nilai toleransi dan keadilan dalam setiap mata pelajaran. 

Hasil penelitian menunjukkan bahwa kurikulum yang mengintegrasikan moderasi beragama tidak hanya 

membangun kompetensi kognitif siswa, tetapi juga membentuk karakter religius yang menghargai keberagaman. 
Studi ini menyimpulkan bahwa moderasi agama dalam kurikulum dapat secara signifikan meningkatkan 

perkembangan kognitif siswa, sekaligus menumbuhkan karakter religius yang mewujudkan nilai-nilai toleransi, 

keadilan, dan tanggung jawab sosial. Integrasi semacam itu sangat penting untuk memastikan masa depan yang 

damai dan sejahtera bagi bangsa. 

 

Kata Kunci: Kompetensi Kognitif, Kurikulum Mendasar, Moderasi Beragama, Pendidikan Karakter, Toleransi. 

 

1. PENDAHULUAN 

Pendidikan dasar memegang peranan strategis dalam membangun fondasi karakter 

serta membentuk cara pandang peserta didik terhadap kehidupan berbangsa dan beragama. 

Pada jenjang ini, perkembangan nilai moral, sosial, dan spiritual anak mulai terbentuk dan 

menjadi dasar bagi kepribadian mereka di masa depan. Dalam konteks masyarakat Indonesia 

yang multikultural, penanaman nilai-nilai moderasi beragama sejak dini menjadi kebutuhan 

yang sangat penting. Moderasi beragama tidak semata-mata dimaknai sebagai sikap berada di 

tengah antara dua ekstrem, tetapi juga mencakup upaya menumbuhkan toleransi, menghargai 

https://doi.org/10.55606/sinarkasih.v3i4.592
https://jurnal.sttarastamarngabang.ac.id/index.php/sinarkasih
mailto:imetrimawatitaf@gmail.com
mailto:efataemanuel5@gmail.com
mailto:lifertinzebua12@gmail.com
mailto:witaserlina@gmail.com
mailto:imetrimawatitaf@gmail.com


 
 
 

Integrasi Nilai-Nilai Moderasi Beragama dalam Kurikulum Mendasar 
 

27         SINAR KASIH - VOLUME. 3, NOMOR. 4 November 2025  

perbedaan, serta menjaga keseimbangan dalam menjalankan ajaran agama dan berinteraksi 

dalam kehidupan sosial (Kementerian Agama Republik Indonesia, 2019). 

Integrasi nilai-nilai moderasi beragama ke dalam kurikulum pendidikan dasar 

diharapkan mampu membantu peserta didik memahami ajaran agamanya secara lebih 

mendalam, tidak hanya pada tataran tekstual, tetapi juga dalam penerapannya secara 

kontekstual di tengah kehidupan masyarakat yang plural (Azyumardi Azra, 2012). Pendekatan 

ini sejalan dengan tujuan pendidikan nasional yang menekankan pengembangan potensi 

peserta didik agar menjadi insan yang beriman dan bertakwa kepada Tuhan Yang Maha Esa, 

berakhlak mulia, serta memiliki wawasan kebangsaan yang kuat (UU RI No. 20 Tahun 2003). 

Dengan demikian, pendidikan dasar memiliki kontribusi penting dalam membentuk 

generasi yang memiliki sikap beragama secara moderat, berpikir terbuka, serta mampu hidup 

berdampingan secara harmonis di tengah keberagaman bangsa Indonesia. 

 

2. KAJIAN TEORITIS 

Moderasi dalam KBBI merupakan pengurangan kekerasan, penghindaran keestriman 

(KBBI). Sedangkan moderasi dalam bahasa Ibrani modern kata moderasi adalah “metinut”. 

Kata ini memiliki makna yang terkait dengan kesederhanaan, kehati-hatian, kelembutan dan 

kesabaran. Dalam konteks Alkitabiah atau teks-teks keagamaan yang lebih tua seperti 

perjanjian lama, penulisan moderasi ditulis dalam bahasa ibrani, sedangkan Perjanjian Baru 

dalam bahasa Yunani yang disebut dengan “metriopqela” yang bermakna kesederhanaan atau 

kewarasan, padanan untuk konsep moderasi diutarakan melalui berbagai kata dan frasa yang 

menekankan pada prinsip-prinsip seperti keadilan dan keseimbangan serta jalan tengah. Secara 

singkat, metinut adalah terjemahan langsung untuk moderasi dalam bahasa ibrani kontemporer, 

sementara konsepnya dalam teks-teks kuno lebih bersifat prinsip hidup yang adil dan seimbang. 

Moderasi merupakan pandangan atau sikap yang selalu berusaha mengambil posisi 

tengah dari dua sikap berseberangan dan berlebihan sehingga salah satu dari kedua sikap yang 

dimaksud tidak mendominasi dalam pikiran dan sikap seseorang (Sudarji, 2020). 

Secara etimologis, kata moderasi berasal dari bahasa Latin yaitu moderatio yang berarti 

“kesedangan” atau “cukup” dengan kata lain dimaksudkan dengan istilah “tidak berlebihan dan 

tidak kekurangan”, dalam hal ini tertuju kepada penguasaan diri untuk menghindari diri dari 

sikap yang sangat berlebihan dan sikap kekurangan. Sedangkan moderasi dalam konteks sosial 

dan etika dipandang sebagai sikap yang mengutamakan keseimbangan dalam berinteraksi 

dengan orang lain yang memiliki latar belakang yang berbeda, seperti agama atau etnis. Dalam 



 
 
 

e-ISSN :2962-0724; p-ISSN :2964-3627, Hal 26-38 
 

 
 

 
 
 
 
 

konteks sosial dan etika, moderasi mengarah kepada sikap yang humanis untuk mengayomi 

semua lapisan sosial. 

Beragama adalah memeluk atau menganut suatu agama, sedangkan agama itu sendiri 

mengandung arti system, prinsip kepercayaan kepada Tuhan dengan ajaran kebaktian dan 

kewajiban-kewajiban yang menyangkut dengan kepercayaan itu sendiri. Beragama dalam arti 

lain menganut agama. Secara istilah beragama mengedepankan damai, kasih sayang, kapanpun 

dimanapun dan kepada siapapun tanpa memandang latar belakang. 

Moderasi beragama sebagaimana menurut Komaruddin Hiadayat muncul karena ada 

dua kutub ekstrim, yakni ekstrim kanan dan ekstrim kiri. Ekstrim kanan terlalu terpaku terpaku 

pada teks dan cenderung mengabaikan konteks, sementara ekstrim kiri cenderung mengabaikan 

teks. Moderasi beragama berada ditengah-tengah dari kedua kutub ekstrim tersebut, yakni 

menghargai teks tetapi memberikan ruang untuk memperhatikan konteks. 

Moderasi beragama bukanlah konsep baru, melainkan bagian integral dari ajaran agama 

dan budaya bangsa Indonesia. Secara konseptual, moderasi beragama menekankan 

keseimbangan antara dua kutub ekstrem dalam beragama: liberalisme berlebihan dan 

konservatisme sempit. Menurut Lukman Hakim Saifuddin (2020), moderasi beragama 

mengandung empat indikator utama: komitmen kebangsaan, toleransi, anti kekerasan, dan 

penerimaan terhadap tradisi lokal. 

Dalam konteks pendidikan, integrasi nilai moderasi beragama berkaitan erat dengan 

teori pendidikan karakter. Lickona (1991) menyatakan bahwa pendidikan karakter berfokus 

pada pembentukan moral knowing, moral feeling, dan moral action. Melalui kurikulum yang 

berorientasi pada nilai, peserta didik dapat menginternalisasi nilai-nilai moral dan religius yang 

membentuk perilaku moderat. 

 

3. METODE PENELITIAN 

Penelitian ini menggunakan pendekatan kualitatif dengan jenis penelitian studi 

kepustakaan (library research). Penelitian kualitatif merupakan suatu penelitian yang 

temuannya tidak diperoleh melalui prosedur statistik atau bentuk perhitungan angka, 

melainkan kata-kata (Muriana, Saenom, Felipus 2024:97). Penelitian kualitatif berakar pada 

latar ilmiah sebagai keutuhan untuk mengadakan analisis data secara induktif, mengarahkan 

sasaran penelitiannya pada usaha menemukan teori dan lebih mementingkan proses untuk 

mendapatkan hasil penelitian yang diharapkan (Sheilla Susanti and Marthen Mau 2021:19). 

Library research pengumpulan  data  dan  informasi  menggunakan  sumber tertulis, yang 



 
 
 

Integrasi Nilai-Nilai Moderasi Beragama dalam Kurikulum Mendasar 
 

29         SINAR KASIH - VOLUME. 3, NOMOR. 4 November 2025  

bertujuan untuk  mendapatkan informasi atau data  yang  diperlukan author dari berbagai 

sumber tertulis, yang relevan dengan topik masalah penelitian (Logius, Gianto, Saenom 

2025:50)   

Data penelitian diperoleh dari berbagai sumber tertulis, seperti buku akademik, artikel 

jurnal ilmiah, regulasi pemerintah, serta dokumen kurikulum yang berkaitan dengan moderasi 

beragama dan pendidikan dasar. Jadi, tujuan library research ialah untuk memperoleh  data  

yang  dibutuhkan  penulis  dari  berbagai  sumber,  yang antara lain melalui  buku, artikel  

jurnal,  dan  sumber  lainnya  yang  korelasi  langsung  dengan  pokok  persoalan  yang 

dipaparkan penulis (Viter, Daniel Marciano Kapoh, Lukas Budi 2023:37). Teknik analisis data 

dilakukan secara deskriptif-kualitatif melalui tahapan pengumpulan data, reduksi data, 

penyajian data, dan penarikan kesimpulan. Pendekatan ini dipilih untuk memperoleh 

pemahaman yang komprehensif dan mendalam mengenai konsep serta strategi integrasi nilai-

nilai moderasi beragama dalam konteks kurikulum pendidikan dasar di Indonesia. 

 

4. HASIL DAN PEMBAHASAN 

Konsep Moderasi Beragama 

Moderasi beragama dapat dipahami sebagai cara pandang dan praktik beragama yang 

menempatkan keseimbangan antara keteguhan dalam menjalankan ajaran agama dan sikap 

menghormati keyakinan orang lain. Dalam konteks kehidupan berbangsa di Indonesia yang 

plural, moderasi beragama memiliki peran strategis dalam menjaga persatuan dan 

keharmonisan sosial di tengah keberagaman agama, suku, dan budaya (Muhammad Ali, 2020). 

Konsep ini tidak dimaksudkan untuk melemahkan keyakinan beragama, melainkan 

mengarahkan umat agar menjalankan ajaran agamanya secara adil, terbuka, dan tidak eksklusif. 

Kementerian Agama Republik Indonesia memaknai moderasi beragama sebagai pola 

pikir, sikap, dan perilaku beragama yang mengedepankan keseimbangan antara pemahaman 

keagamaan secara tekstual dan kontekstual (Kemenag, 2019). Dengan demikian, individu yang 

beragama secara moderat tetap berpegang teguh pada ajaran agamanya, namun pada saat yang 

sama mengakui dan menghormati hak pihak lain untuk memiliki keyakinan yang berbeda. 

Nilai-nilai utama yang terkandung dalam moderasi beragama meliputi komitmen kebangsaan, 

sikap toleransi, penolakan terhadap kekerasan, serta penerimaan terhadap kearifan dan tradisi 

lokal (Said Aqil Siradj, 2018). 

Dalam dunia pendidikan, moderasi beragama berfungsi sebagai instrumen penting 

dalam pembentukan karakter peserta didik yang religius sekaligus berwawasan kebangsaan. 

Hal ini sejalan dengan tujuan pendidikan nasional yang menempatkan pendidikan sebagai 



 
 
 

e-ISSN :2962-0724; p-ISSN :2964-3627, Hal 26-38 
 

 
 

 
 
 
 
 

sarana untuk mencerdaskan kehidupan bangsa serta membentuk manusia yang beriman, 

bertakwa, dan berakhlak mulia (UU RI No. 20 Tahun 2003). Oleh karena itu, moderasi 

beragama tidak hanya relevan dalam ranah keagamaan, tetapi juga memiliki dimensi sosial, 

budaya, dan pedagogis. 

Integrasi Nilai-Nilai Moderasi Beragama dalam Kurikulum Pendidikan Dasar 

Integrasi nilai-nilai moderasi beragama dalam kurikulum pendidikan dasar dapat 

dimaknai sebagai upaya sistematis untuk menanamkan prinsip-prinsip moderasi ke dalam 

seluruh proses pendidikan. Integrasi tersebut dapat dilakukan secara langsung melalui mata 

pelajaran keagamaan dan Pendidikan Pancasila, serta secara tidak langsung melalui 

pembiasaan sikap dan penguatan budaya sekolah (Ahmad Baso, 2021). Pendidikan dasar 

merupakan fase krusial karena pada tahap ini peserta didik mulai mengenal perbedaan dan 

belajar membangun empati sosial. 

Implementasi integrasi nilai moderasi beragama dapat dilakukan melalui beberapa 

pendekatan. Pertama, pendekatan kurikuler, yaitu dengan memasukkan nilai-nilai moderasi ke 

dalam kompetensi inti, kompetensi dasar, serta capaian pembelajaran. Dalam mata pelajaran 

Pendidikan Agama Islam, misalnya, peserta didik dikenalkan pada konsep ukhuwah insaniyah 

sebagai bentuk persaudaraan universal dan pentingnya sikap saling menghormati antarumat 

beragama (Nurul Huda, 2022). 

Kedua, pendekatan pedagogis yang diwujudkan melalui penerapan metode 

pembelajaran yang partisipatif, dialogis, dan reflektif. Guru dapat menerapkan pembelajaran 

berbasis proyek atau studi kasus yang mendorong kerja sama dan interaksi antar peserta didik 

dengan latar belakang yang beragam (Siti Rahmawati, 2021). Melalui proses ini, nilai toleransi 

tidak hanya dipahami secara kognitif, tetapi juga diinternalisasi dalam perilaku sehari-hari. 

Ketiga, pendekatan kultural yang berfokus pada pembentukan iklim dan budaya 

sekolah yang inklusif. Kegiatan seperti upacara bendera, aksi sosial, serta peringatan hari besar 

keagamaan dapat dimanfaatkan sebagai media untuk menumbuhkan sikap kebersamaan dan 

saling menghargai (Lukman Hakim, 2021). Dengan demikian, moderasi beragama tidak 

berhenti pada tataran konsep, melainkan menjadi bagian dari pengalaman hidup peserta didik. 

Tantangan Historis Moderasi Beragama 

Secara historis, Indonesia merupakan bangsa yang terbentuk dari keberagaman agama, 

suku, bahasa, dan budaya yang tersebar di ribuan pulau. Kondisi ini menuntut adanya 

kesadaran kolektif untuk hidup berdampingan, memahami perbedaan, serta membangun kerja 

sama demi kepentingan bersama. Dalam konteks tersebut, spirit moderasi beragama menjadi 



 
 
 

Integrasi Nilai-Nilai Moderasi Beragama dalam Kurikulum Mendasar 
 

31         SINAR KASIH - VOLUME. 3, NOMOR. 4 November 2025  

fondasi penting bagi terwujudnya kehidupan sosial yang damai dan harmonis. Kerja sama 

antarpemeluk agama hanya dapat terbangun apabila dilandasi oleh sikap saling percaya dan 

penghormatan terhadap perbedaan keyakinan. 

Namun demikian, realitas sosial menunjukkan bahwa kesadaran kolektif mengenai 

perdamaian yang substansial belum sepenuhnya terwujud. Mengacu pada pemikiran Johan 

Galtung, kondisi masyarakat yang hanya terbebas dari konflik fisik atau kekerasan terbuka 

masih berada pada tahap perdamaian negatif. Dalam situasi ini, ketegangan sosial, rasa takut, 

pembatasan kebebasan, serta intimidasi masih dapat dirasakan oleh sebagian kelompok 

masyarakat (Galtung, 1969). 

Pada tahap perdamaian negatif tersebut, masyarakat belum sepenuhnya mencapai 

kondisi koeksistensi yang ideal. Konsep convivencia, yang dikenal dalam sejarah Spanyol abad 

pertengahan, menggambarkan suatu keadaan di mana kelompok masyarakat yang berbeda 

agama dan budaya mampu hidup berdampingan secara harmonis dengan dukungan negara 

yang menjalankan peran fungsionalnya secara seimbang. Pada masa itu, perbedaan agama tidak 

menjadi penghalang bagi kerja sama sosial, intelektual, maupun ekonomi. 

Istilah convivencia juga mengandung makna interaksi timbal balik yang kreatif antar 

kelompok masyarakat. Tempat-tempat ibadah dari berbagai agama tidak jarang terlibat dalam 

kegiatan bersama dan saling membantu. Tidak adanya sikap superioritas keagamaan maupun 

intelektual memungkinkan berkembangnya kehidupan intelektual yang maju, karena para 

cendekiawan dari latar belakang berbeda dapat bekerja sama tanpa tekanan identitas 

keagamaan. 

Keberhasilan koeksistensi tersebut tidak terlepas dari peran pemimpin yang memiliki 

komitmen kuat terhadap perdamaian serta masyarakat yang aktif menjalankan kehidupan 

beragama dan kewarganegaraan secara seimbang (Ali, 2008). Jika dilihat dari perspektif 

fungsionalisme struktural, setiap unsur masyarakat pada masa itu mampu menjalankan fungsi 

sosialnya secara optimal dan saling mendukung satu sama lain (Parsons, 1987). 

 Praktik moderasi beragama dan multikulturalisme yang dapat dijadikan contoh baik 

(best practice) antara lain ditunjukkan dalam konteks kehidupan sosial-keagamaan di 

Azerbaijan. Berdasarkan penelitian kualitatif yang dilakukan oleh Moch Riza Fahmi, negara 

tersebut memperlihatkan peran negara yang kuat dalam menjamin dan melindungi hak-hak 

warga negara, termasuk kebebasan beragama, berekspresi budaya, penggunaan bahasa, serta 

perlindungan terhadap kelompok minoritas. Kondisi ini tercermin dari minimnya konflik 

keagamaan, baik antara kelompok Sunni dan Syiah maupun antara pemeluk agama yang 

berbeda seperti Kristen, Yahudi, dan Zoroaster, yang semuanya dapat hidup berdampingan 



 
 
 

e-ISSN :2962-0724; p-ISSN :2964-3627, Hal 26-38 
 

 
 

 
 
 
 
 

secara damai. Fahmi menilai bahwa keragaman sosial-keagamaan Azerbaijan memiliki 

kemiripan dengan kondisi Indonesia, sehingga praktik moderasi beragama dan 

multikulturalisme yang diterapkan di negara tersebut berpotensi menjadi referensi bagi 

Indonesia. Namun demikian, penerapan model serupa di Indonesia menghadapi tantangan yang 

tidak sederhana. 

Salah satu tantangan utama adalah masih rendahnya tingkat kepercayaan masyarakat 

terhadap peran fungsional negara dalam mengelola kehidupan keagamaan. Kementerian 

Agama, misalnya, kerap dipersepsikan sebagai institusi yang sarat kepentingan politik 

sehingga dinilai belum sepenuhnya mampu berperan sebagai mediator dan penggerak 

kerukunan antarumat beragama. Alih-alih menjadi pengayom seluruh pemeluk agama, 

lembaga ini sering kali dianggap lebih berfungsi sebagai instrumen kekuasaan. Pengalaman 

pada masa Orde Baru menunjukkan bahwa pengakuan negara terhadap agama bersifat terbatas, 

dan peran Kementerian Agama saat itu cenderung menjadi legitimasi kebijakan rezim. 

Akibatnya, konflik antarumat beragama tidak dapat diselesaikan secara efektif dan 

berkelanjutan (Ali, 2008). 

Persoalan tersebut juga tercermin dalam isu-isu sensitif seperti perkawinan beda agama. 

Danu Aris Setyanto menyoroti bahwa ketidakhadiran regulasi yang tegas dan jelas dari negara 

justru memperpanjang polemik di tengah masyarakat. Dalam konteks ini, negara dituntut untuk 

hadir secara berani melalui kebijakan yang adil dan transparan agar persoalan keagamaan tidak 

terus menjadi sumber konflik sosial. 

Apabila moderasi beragama hanya diposisikan sebagai alat politik yang berfungsi untuk 

mengawasi dan mengontrol masyarakat—sebagaimana konsep panopticon yang dikemukakan 

oleh Foucault—maka cita-cita mewujudkan perdamaian positif akan sulit tercapai dan 

berpotensi hanya menjadi wacana utopis. Tantangan dalam membumikan moderasi beragama 

pada masa kini jauh lebih kompleks dibandingkan persoalan-persoalan keagamaan pada masa 

sebelumnya. 

Pasca runtuhnya rezim Orde Baru pada tahun 1998, Indonesia memasuki era reformasi 

yang membawa perubahan besar dalam struktur sosial, politik, ekonomi, dan kehidupan 

keagamaan. Terbukanya ruang demokrasi memberikan peluang bagi berbagai kelompok 

keagamaan untuk mengekspresikan ideologi dan kepentingannya secara lebih bebas. Namun, 

kondisi ini juga dimanfaatkan oleh kelompok-kelompok keagamaan ekstrem untuk 

memperluas pengaruhnya. Mereka berkembang seiring dengan masuknya ideologi-ideologi 

keagamaan transnasional dan membentuk jaringan baru di tingkat lokal, termasuk melalui 



 
 
 

Integrasi Nilai-Nilai Moderasi Beragama dalam Kurikulum Mendasar 
 

33         SINAR KASIH - VOLUME. 3, NOMOR. 4 November 2025  

pendirian lembaga pendidikan, media, serta kegiatan sosial yang sarat muatan ideologis 

(Hasan, 2006). 

Dalam menghadapi perkembangan tersebut, negara perlu memberikan dukungan 

terhadap komunitas-komunitas lintas iman yang berperan penting dalam membangun dialog 

antarumat beragama. Penelitian Miftadin dan Lilam Kadarin Nuriyanto menunjukkan bahwa 

komunitas lintas iman memiliki kontribusi signifikan dalam menumbuhkan sikap inklusif dan 

pluralis di tengah masyarakat. Salah satu contoh adalah komunitas perempuan lintas iman 

Purwakanthi di Sukoharjo, yang aktif mempromosikan toleransi, memperkuat dialog 

antaragama, serta mengadvokasi isu-isu kemanusiaan dan keagamaan. Komunitas ini 

mengembangkan pendekatan teologi transformatif yang memandang keimanan sebagai bagian 

integral dari etika sosial dan praktik keberagamaan sehari-hari. 

Pendekatan teologis tersebut selaras dengan gagasan “Tauhid Kedamaian” yang 

menekankan pentingnya menampilkan ekspresi keberagamaan yang ramah dan inklusif 

terhadap pemeluk agama lain. Namun demikian, upaya memperkuat moderasi beragama tetap 

menghadapi tantangan besar, terutama karena masifnya pergerakan kelompok keagamaan 

ekstrem di ruang publik. Jika tidak diimbangi secara serius, kondisi ini berpotensi mengubah 

pola keberagamaan masyarakat Indonesia yang sebelumnya inklusif menjadi lebih eksklusif. 

Laporan Setara Institute tahun 2022 menunjukkan adanya peningkatan pelanggaran 

kebebasan beragama dan berkeyakinan (KBB) di Indonesia. Tercatat 175 peristiwa dengan 333 

tindakan pelanggaran, meningkat dibandingkan tahun sebelumnya. Pelanggaran tersebut 

banyak melibatkan aparatur negara, termasuk pemerintah daerah, kepolisian, serta institusi 

pendidikan negeri (Silvia, 2023). Jenis pelanggaran yang paling dominan berkaitan dengan 

penolakan dan perusakan rumah ibadah, yang dalam rentang 2007–2022 mencapai ratusan 

kasus (Ismail, 2022). 

Fenomena ini tidak terlepas dari keterlibatan generasi muda yang terpapar paham 

ekstrem melalui berbagai saluran. Proses radikalisasi tersebut tidak terjadi secara tiba-tiba, 

melainkan melalui infiltrasi ideologi yang sistematis (Qodir, 2018; Sirry, 2023). Laporan 

penelitian LIPI pada tahun 2016 mengungkap bahwa kelompok-kelompok keagamaan ekstrem 

telah menyasar lingkungan perguruan tinggi dengan merekrut mahasiswa melalui kegiatan 

keagamaan informal. Temuan ini diperkuat oleh survei Alvara Research Center yang 

menunjukkan meningkatnya kecenderungan sikap intoleran dan radikal di kalangan mahasiswa 

(Prima, 2016; Tribunnews.com, 2017). 



 
 
 

e-ISSN :2962-0724; p-ISSN :2964-3627, Hal 26-38 
 

 
 

 
 
 
 
 

Kemudian, berita tak kalah mengejutkan Ketika Badan Nasional Penanggulangan 

Terorisme merilis temuan mereka pada tahun 2018 tentang tujuh perguruan tinggi negeri 

terkemuka yang tersusupi paham dari kelompok-kelompok keagamaan ekstrem. 

Bahkan, terdapat sejumlah besar mahasiswa/i yang simpatik dengan ideologi dan 

gerakan yang diusung kelompok-kelompok keagamaan ekstrem ini (Lebih lanjut baca Alius, 

2019). 

Semua hasil temuan di atas merupakan indikasi kuat bahwa ancaman radikalisasi pada 

kalangan generasi muda adalah nyata dan sudah sangat mengkhawatirkan. Malahan, banyak 

hasil penelitian menunjukkan irisan antara tindakan radikalisme dan bahkan terorisme dengan 

mereka yang terpapar paham kelompok-kelompok keagamaan ekstrem ini (Borum, 2003; 

Precht, 2007; Wiktorowick, 2005; Wiktorowicz, 2004). 

Untuk itu, tantangan berikutnya ialah bagaimana program-program penguatan moderasi 

beragama bisa masif diberikan kepada kaum muda dengan memanfaatkan media-media baru 

sebagai sumber belajar. Sulit dimungkiri bagaimana kaum muda pada hari ini adalah mereka 

yang digolongkan generasi digital native, yang belajar dari sumber-sumber demikian (Prensky, 

2001), termasuk dalam soal agama (Hasan, 2018). Konteks inilah yang diulas oleh Acmad 

Faesol dalam tulisannya di buku ini. Menurutnya, penguatan moderasi beragama selayaknya 

bisa menyasar pemanfaatan media-media baru (terutama media sosial) jika ingin berdampak 

besar pada kaum muda. 

Berbagi pandangan yang sama dengan Faesol, yaitu Martinus Danang Pamungkas, 

Nuarisa Effrata, dan Winda Rita Dewi Lumbangaol menyampaikan bahwa dalam hal ini 

keterlibatan influencer yang mendiseminasikan konten-konten moderasi beragama di ruang 

digital sangatlah penting. Bahkan, menurut Ali Mursyid Azisi, sebagaimana tulisannya di buku 

ini, dialog lintas iman sebagai wujud dari moderasi beragama sangat bisa memanfaatkan ruang 

digital ini. 

Tantangan dalam Implementasi Dalam Dunia Pendidikan 

Meskipun urgensi moderasi beragama telah banyak diakui, implementasinya di tingkat 

pendidikan dasar masih menghadapi berbagai tantangan. Pertama, masih terdapat guru yang 

memiliki pemahaman terbatas mengenai konsep moderasi beragama secara komprehensif (Siti 

Rahmawati, 2021). Akibatnya, nilai-nilai moderasi belum sepenuhnya diintegrasikan dalam 

perencanaan dan pelaksanaan pembelajaran. 

Kedua, faktor lingkungan sosial yang homogen sering kali membuat peserta didik 

kurang memiliki pengalaman langsung berinteraksi dengan perbedaan. Dalam situasi seperti 



 
 
 

Integrasi Nilai-Nilai Moderasi Beragama dalam Kurikulum Mendasar 
 

35         SINAR KASIH - VOLUME. 3, NOMOR. 4 November 2025  

ini, sekolah memiliki tanggung jawab besar untuk menciptakan ruang belajar yang 

memperkenalkan realitas keberagaman secara positif (Azyumardi Azra, 2012). 

Ketiga, belum semua sekolah memiliki dukungan kebijakan dan sumber belajar yang 

memadai untuk mengimplementasikan pendidikan moderasi beragama (Fathurrahman, 2021). 

Oleh karena itu, pemerintah dan lembaga pendidikan perlu memperkuat sinergi dalam 

menyediakan panduan, pelatihan, serta bahan ajar yang relevan bagi guru dan sekolah dasar. 

Strategi Penguatan Integrasi Nilai-Nilai Moderasi Beragama 

Agar integrasi nilai-nilai moderasi beragama dalam kurikulum dasar dapat berjalan 

efektif, diperlukan beberapa strategi penguatan. Pertama, penguatan kapasitas guru melalui 

pelatihan berkelanjutan mengenai moderasi beragama dan pendidikan multikultural (Winarno, 

2019). Guru adalah agen utama dalam membumikan nilai moderasi melalui praktik 

pembelajaran yang inspiratif dan humanis. Kedua, pengembangan bahan ajar kontekstual yang 

mencerminkan nilai-nilai toleransi, kebersamaan, dan perdamaian. Bahan ajar tersebut 

hendaknya disusun dengan mempertimbangkan kearifan lokal agar lebih dekat dengan 

kehidupan siswa (Kemendikbudristek, 2022). 

Ketiga, keterlibatan keluarga dan masyarakat dalam mendukung praktik moderasi 

beragama di lingkungan sekolah. Pendidikan moderasi tidak akan berhasil tanpa dukungan 

lingkungan sosial yang sejalan dengan nilai-nilai inklusif dan saling menghormati 

(Syamsuddin, 2022). Disisi lain, beragam upaya yang bisa dijadikan alternative dalam 

mensosialisasikan moderasi beragama dapat dilakukan melalui beberapa media, yaitu: 

1. Melalui Lembaga Pendidikan Formal 

Penguatan moderasi beragama di lembaga pendidikan khusunya lembaga pendidikan 

formal dikenal dengan sebutan pendidikan moderasi beragama. Satu kesalahan fatal apabila 

memungkiri bahwa salah satu tempat strategis menumbuhkan sikap moderasi beragama adalah 

lembaga pendidikan formal karena akan langsung menyentuh jiwa generasi-generasi penerus 

bangsa. 

Pendidikan moderasi beragama dalam istilahnya diartikan sebagai proses melakukan 

development kepada anak-anak bangsa agar mampu memahami, menghayati dan 

mengamalkan sikap moderasi beragama demi terwujudnya masyarakat yang rukun dan 

harmonis (Albana, 2023). 

Pendidikan moderasi beragama di lembaga pendidikan formal dapat diformulasikan 

guru dalam proses belajar mengajar. Tenaga pendidik dapat memasukkan pendidikan moderasi 

beragama melalui metode pembelajaran seperti diskusi, kerja kelompok, dan studi tour. 



 
 
 

e-ISSN :2962-0724; p-ISSN :2964-3627, Hal 26-38 
 

 
 

 
 
 
 
 

Dengan penerapan strategi tersebut, diharapkan pendidikan dasar mampu melahirkan 

generasi yang tidak hanya cerdas secara intelektual, tetapi juga bijak dalam beragama dan 

berinteraksi sosial. 

2. Melalui lingkungan Keluarga 

Keluarga merupakan lingkungan Pendidikan pertama dan utama bagi anak. Nilai-nilai 

moderasi beragama sangat efektif ditanamkan sejak melalui pola asuh, keteladanan, serta 

komunikasi yang baik dalam keluarga. Orang tua memiliki peranan strategis dala menanaman 

sikap toleransi, saling menghormati perbedaan, serta menghindarkan anak dari sikap fanatisme 

sempit dalam beragama. Penanaman moderasi beragama dilingkungan keluarga dapat 

dilakukan melalui pembiasaan sikap saling menghargai, diskusi terbuka mengenai perbedaan 

keyakinan, serta memberikan pemahaman bahwa keberagaman merupakan realitas social yang 

harus disikapi dengan bijaksana. Dengan dukungan keluarga yang harmonis, anak akan tumbuh 

menjadi pribadi yang moderat, terbuka, dan memiliki sikap empati terhadap sesama.  

3. Melalui lingkungan Masyarakat 

Masyarakat memiliki peranan penting dalam mendukung keberhasilan internalisasi nilai-

nilai moderasi Bergama. Lingkungan social yang inklusif dan harmonis dapat menjadi ruang 

praktik nyata bagi individu dalam menerapkan sikap moderasi beragama dalam kehidupan 

sehari-hari. Upaya sosiaisasi moderasi beragama dimasyarakat dapat melaui kegiatan 

keagamaan Bersama, dialog lintas agama, kerja bakti, serta kegiatan social yang melibatkan 

berbagai latar belakang kepercayaan. Dengan adanya nteraksi yang intens dan positif, 

masyarakat dapat membangun kesadaran kolektif akan pentingnya menjaga kerukunan dan 

persatuan dalam keberagaman.  

4. Melalui Media Massa dan Media Digital  

Media massa dan media digital memiliki pengaruh yang besar dalam membentuk pola 

piker dan sikap masyarakat, khusunya generasi muda. Oleh karena itu, media dapat 

dimanfaatkan sebagai sarana strategis untuk menyebarkan nilai-nilai moderasi beragama 

secara luas dan berkelanjutan. Konten edukatif seperti artikel, video, podcast, dan kampanye 

digital yang mengangkat pesan toleransi, perdamaian, dan keberagaman dapat membantu 

menangkal narasi ekstremisme dan intoleransi. Pemanfaatan media secara bijak diharapkan 

mampu memnbangun kesadaran public tentang pentingnya sikap moderasi beragama dalam  

kehidupan berbangsa dan bernegara.  

 

 



 
 
 

Integrasi Nilai-Nilai Moderasi Beragama dalam Kurikulum Mendasar 
 

37         SINAR KASIH - VOLUME. 3, NOMOR. 4 November 2025  

5. KESIMPULAN 

Moderasi beragama merupakan konsep yang memiliki nilai luhur dan sangat penting 

diterapkan di tengah kemajemukan bangsa Indonesia. Perbedaan yang ada di Indonesia 

sejatinya adalah sebuah karunia dan anugerah yang perlu dijaga dengan rukun satu sama lain. 

Dalam lembaga pendidikan, moderasi beragama sebagai perisai penangkal paham intoleransi 

dan radikalisme yang masuk dan menyusup tanpa disadari. Baik pemerintah maupun guru 

memiliki peran yang penting untuk mendukung terlaksananya moderasi beragama di Indonesia. 

Peran penting guru sebagai pendidik adalah untuk membentuk akhlak mulia, menanamkan 

nilai-nilai moderasi beragama supaya terjadi kerukunan antar umat. 

 

DAFTAR REFERENSI 

Ahmad Baso (2021). Pendidikan Multikultural dan Moderasi Beragama, Bandung: Alfabeta, 

hlm. 77. 

Ali, M. (2008). Teologi Pluralis-Multikultural: Menghargai kemajemukan menjalin 

kebersamaan. Kompas. 

Alius, S. (2019). Pemahaman membawa bencana: Bunga rampai penanggulangan terorisme. 

Gramedia Pustaka Utama. 

Aspinall, E. (1999). Opposition and elite conflict in the fall of Soeharto. Dalam G. Forrester & 

RJ. May (Ed.), The fall of Soeharto. Select Books. 

Azyumardi Azra (2012). Pendidikan Islam: Tradisi dan Modernisasi Menuju Milenium Baru, 

Jakarta: Logos Wacana Ilmu, hlm. 51. 

Azyumardi Azra, Pendidikan Islam: Tradisi dan Moderniasasi Menuju Milenium Baru, 

Jakarta: Logos Wacana Ilmu. 

Borum, R. (2003). Understanding the Terrorist Mindset. FBI Law Enforcement Bulletin, 

72(7), 7-10. https://www.ojp.gov/pdffiles1/nij/grants/201462.pdf 

Fathurrahman (2021). "Tantangan Pendidikan Moderasi Beragama di Sekolah Dasar," Jurnal 

Al-Fikr, Vol. 9, No. 1: 71-85. 

Kementerian Agama Republik Indonesia (2017). Moderasi Beragama, Jakarta: Badan Litbang 

dan Diklat Kemenag RI. 

Kementerian Agama Republik Indonesia (2019). Moderasi Beragama. Jakarta: Badan Litbang 

dan Diklat Kemenag RI, hlm. 15. 

Kementerian Pendidikan, Kebudayaan, Riset, dan Teknologi. (2022) Panduan Penguatan 

Profil Pelajar Pancasila dan Moderasi Beragama di Sekolah Dasar, Jakarta: 

Kemendikbudristek, hlm. 33. 

https://www.ojp.gov/pdffiles1/nij/grants/201462.pdf


 
 
 

e-ISSN :2962-0724; p-ISSN :2964-3627, Hal 26-38 
 

 
 

 
 
 
 
 

Logius, Gianto, Saenom, dan Marthen Mau. 2025. "StrategiGuru Pendidikan Agama Kristen 

Dalam Meningkatkan Minat Belajar Peserta Didik." Sinar Kasih(Jurnal Pendidikan 

Agama Dan Filsafat) 3(1). doi: https://doi.org/10.55606/sinarkasih.v3i1.556. 

https://doi.org/10.55606/sinarkasih.v3i1.566 

Lukman Hakim (2021). "Implementasi Nilai Moderasi dalam Kurikulum Sekolah," Jurnal 

Pendidikan Islam, Vol. 10, No. 1: 44-57. https://doi.org/10.56916/ejip.v1i4.188 

Muhammad Ali (2020). Moderasi Beragama dan Tantangannya di Era Globalisasi. 

Yogyakarta: UIN Sunan Kalijaga Press, hlm. 23. 

Muriana, Saenom, Felipus, Marthen Mau. 2024. "Pentingnya Pendampingan Orangtua Dalam 

Meningkatkan Motivasi Belajar Dari Rumah Di Masa Pandemi Covid-19 Untuk Anak 

Usia 10-12 Tahun Di Dusun Sentagi." Jurnal Coram Mundo: Teologi & Pendidikan 

Agama Kristen 6(1). doi: https://doi.org/10.55606/corammundo.v6i1.287. 

https://doi.org/10.55606/corammundo.v6i1.287 

Nurul Huda (2022). Integrasi Nilai Moderasi dalam Pembelajaran di Sekolah Dasar, Jurnal 

Pendidikan Karakter, Vol. 12, No. 2:155-168. 

Said Aqil Siradj (2018). Islam Sumber Inspirasi Budaya Nusantara untuk Dunia, Jakarta: LP 

Ma'arif PBNU, hlm. 62. 

Sheilla Susanti, and Marthen Mau. 2021. "PERANAN GURU PENDIDIKAN AGAMA 

KRISTEN DALAM MENGATASI PERNIKAHAN DINI PESERTA DIDIK DI 

SEKOLAH MENENGAH PERTAMA KRISTEN SETIA BAKTI EMPAONG." Coram 

Mundo: Jurnal Teologi Dan Pendidikan Agama Kristen 3(1):15-20. doi: 

10.55606/corammundo.v3i1.15. https://doi.org/10.55606/corammundo.v3i1.15 

Siti Rahmawati (2021). Praktik Moderasi Beragama di Sekolah Dasar: Pendekatan 

Kontekstual, Malang: UMM Press, hlm. 91. 

Sudarji (2020) Moderasi Islam. Untuk Peradaban dan Kemanusiaan, Edukasi: Jurnal 

Pendidikan dan Pembelajaran, Volume 1 Issue 1, hlm. 97. 

https://doi.org/10.62775/edukasia.v1i1.11 

Syamsuddin (2022). "Peran Keluarga dalam Pendidikan Moderasi Beragama," Jurnal Tarbawi, 

Vol. 11, No. 2: 112-125. 

Undang-Undang Republik Indonesia Nomor 20 Tahun 2003 Tentang Sistem Pendidikan 

Nasional, Pasal 3. 

Undang-Undang Republik Indonesia Nomor 20 Tahun 2003 tentang Sistem Pendidikan 

Nasional, Pasal 3. 

Viter, Daniel Marciano Kapoh, Lukas Budi, Marthen Mau. 2023. "Pentingnya Peranan Guru 

Pendidikan Agama Kristen Meningkatkan Minat Membaca Alkitab Bagi Peserta Didik 

Kelas VII Di SMP Negeri 1 Teriak Kabupaten Bengkayang." Jurnal DIKMAS Arastamar 

Ngabang 5(2). doi: https://doi.org/10.55606/dikmas.v5i2.286. 

https://doi.org/10.55606/dikmas.v5i2.286 

https://doi.org/10.55606/sinarkasih.v3i1.556
https://doi.org/10.55606/sinarkasih.v3i1.566
https://doi.org/10.56916/ejip.v1i4.188
https://doi.org/10.55606/corammundo.v6i1.287
https://doi.org/10.55606/corammundo.v6i1.287
https://doi.org/10.55606/corammundo.v3i1.15
https://doi.org/10.62775/edukasia.v1i1.11
https://doi.org/10.55606/dikmas.v5i2.286
https://doi.org/10.55606/dikmas.v5i2.286


 
 
 

Integrasi Nilai-Nilai Moderasi Beragama dalam Kurikulum Mendasar 
 

39         SINAR KASIH - VOLUME. 3, NOMOR. 4 November 2025  

Winarno (2019). Pendidikan Nilai dan Karakter di Sekolah Dasar, Jakarta: Rajawali Pers, hlm. 

108. 


